Wer darf sterben
Entscheidungen am Lebensende aus ethischer Sicht”

Frank Mathwig

Einleitung

Die Titelfrage meines Vortrags klingt etwas merkwirdig. Normalerweise wird in der Medizin
eher gefragt: Wer muss sterben? — etwa in der Katastrophenmedizin, wenn die Ressourcen
nicht ausreichen, um alle Verletzten zu behandeln. Daneben wird mit dem «Wer» offenbar
nach Kriterien gefragt, die eine Person erflllen muss, um sterben zu dirfen. Auch das er-
scheint unpassend, denn mit den Worten des Osterreichischen Schriftstellers Thomas Bern-
hard gilt: «Schliesslich wird den wenigsten ein Tod ohne Sterben zuteil [...] Wir sterben von
dem Augenblick an, in welchem wir geboren werden, aber wir sagen erst, wir sterben, wenn
wir am Ende dieses Prozesses angekommen sind, und manchmal zieht sich dieses Ende
noch eine firchterlich lange Zeit hinaus.»1

Hinter dieser zweifellos richtigen Beobachtung steckt ein Problem, dass in der Medizin und
Bioethik seit langem heftig und kontrovers diskutiert wird: «Woran darf der Mensch noch
sterben?»2 Offenbar stirbt es sich nicht so einfach und vor allem nicht von selbst. Das Ster-
ben markiert nicht mehr nur den Ubergang vom Leben zum Tod, sondern wird selbst zu ei-
nem — mehr oder weniger eigenstandigen — Lebensabschnitt. Wenn das Sterben in diesem
Sinne also gelebt werden muss, dann kommt man nicht — wie in jeder anderen Lebensphase
auch — darum herum, zu uberlegen, zu urteilen, zu entscheiden und zu handeln. Der erste
Punkt meiner Ausfiihrungen betrifft deshalb die Frage: Was sind eigentlich Entscheidungen
am Lebensende und auf welche Handlungen sind sie bezogen?

I. Entscheidungen am Lebensende

Thomas Bernhard hat in der eben zitierten Bemerkung bereits auf die Zeitspanne des Ster-
bens hingewiesen. Eine echte Herausforderung beim Sterben ist die Zeit. Der Soziologe
Norbert Elias hat einmal bemerkt: «Der Tod ist ein Problem der Lebenden. Tote Menschen
haben keine Probleme.»3 Und weil das Sterben immer mehr Lebenszeit in Anspruch nimmt,
wachsen auch unsere Probleme mit dem Sterben. Wie ist das zu verstehen?

— langere Lebenserwartung auch bei chronischen und multimorbiden Erkrankungen: Wir
kénnen heute mit Gesundheitszustanden nicht nur tGberleben, sondern auch relativ gut
leben, die noch vor nicht allzu langer Zeit das sichere Todesurteil bedeutet hatten;

— langere Sterbeprozesse, die bewusster erlebt werden: Das Sterben ist selten noch ein
kurzer Augenblick, sondern wird zu einem ausgedehnten Prozess.

Vortrag anlasslich der 9. Tagung der Arbeitsgruppe <Therapeutische Jurisprudenz> «Das verwaltete Leben —
der organisierte Tod», Psychiatrische Klinik Kénigsfelden, 26. September 2013 in Brugg.

Thomas Bernhard, Der Atem. Eine Entscheidung, Minchen 1981, 64.
Theres Luthi, Woran darf der Mensch noch sterben, in: NZZ v. 30.10.1996, 65.
Norbert Elias, Uber die Einsamkeit der Sterbenden in unseren Tagen, Frankfurt/M. 1982, 10.



— Sterben als selbst zu verantwortender Entscheidungsraum (vgl. Patientenverfigungen):
Sterben ist — entgegen dem ersten Anschein — kein passiver Vorgang, sondern ein aktiv
zu gestaltender und deshalb auch zu verantwortender Lebensabschnitt. Kurz und knapp:
Sterben passiert nicht einfach so, sondern Sterben wird gemacht.

— die meisten Menschen sterben heute in medizinischer Begleitung: Diese Tatsache hat
die Wahrnehmung des Sterbens selbst verandert. Sterben riickt im medizinischen Um-
feld fast automatisch in den Fokus von Krankheit und Krankheitsbehandlung. Der «Medi-
kalisierung» des Lebens (Georges Canguilhem, Michel Foucault, lvan lllich) entspricht
eine Medikalisierung des Sterbens. Die Ausserung einer Sterbenden «Ich bin nicht
krank, ich sterbe nur!»4 gibt diese Realitat auf geradezu komische Weise wieder.

— gesellschaftliche Individualisierung und Flexibilisierung betreffen auch die letzte Lebens-
phase: Unabhangig davon, ob das Sterben gesellschaftlich wahrgenommen und inte-
griert wird, sterben Menschen in und nicht jenseits der Gesellschaft. Deshalb bedingen
die gesellschaftlichen Lebensverhdltnisse die Art und Weise, wie gestorben werden
kann. Die viel beklagte Einsamkeit im Sterben ist nur die Kehrseite der sozialen Realitét
eines — besonders in héherem Alter — einsamen Lebens.

— Finanzierungsprobleme fir Sozial- und Gesundheitswesen in Folge des demographi-
schen Wandels: Dass der Tod nicht nur das Leben kostet, sondern vorher auch die
Haushalte des Gesundheits- und Sozialwesens belastet, ist seit langem bekannt. So
makaber es klingen mag, das professionell betreute Sterben ist langst zum 6konomi-
schen Problem geworden und wird es in Zukunft immer mehr werden.

Die Debatten um Sterbebegleitung, Sterbehilfe und Suizidhilfe sind inzwischen nicht mehr zu
Uberschauen. Regelmassig tauchen sie auch in den offentlichen Medien auf, zumeist im Zu-
sammenhang spektakularer, schlagzeilentrachtiger Einzelfalle. Fir Konfusionen sorgt auch
eine wenig geklarte Begrifflichkeit. Deshalb im Folgenden wenigstens einige grundlegende
begriffliche Unterscheidungen:

Um wen geht es eigentlich bei Entscheidungen am Lebensende? Hilfreich ist die Unterschei-
dung zwischen sterbenden und sterbewilligen Personen. Der Ausdruck «<sterbend> benennt
den kdrperlichen Zustand einer Person in ihrer letzten Lebensphase, also wenn wir etwa von
einem Menschen umgangssprachlich sagen, er sei «sterbenskrank». Der Ausdruck <sterbe-
willig> bezieht sich dagegen weder auf einen korperlichen Zustand noch das nahe Lebens-
ende. Vielmehr wird damit die Haltung, Lebenseinstellung oder der Wunsch einer Person
bezeichnet. Natirlich kann eine sterbende Person auch den Wunsch haben zu sterben und
ist dann auch eine sterbewillige Person. Aber umgekehrt macht der Sterbewunsch aus einer
sterbewilligen Person keinen sterbenden Menschen.

Ist dieser Unterschied klar, wird es einfacher, Sterbebegleitung und Sterbehilfe auf der einen
Seite von Suizidhilfe auf der anderen Seite zu unterscheiden. Sterbebegleitung und Sterbe-
hilfe richten sich an sterbende Menschen. Alles was in diesem Zusammenhang getan wird,
ist Hilfe beim Sterben. Das Klientel von Suizidhilfe sind dagegen sterbewillige Menschen.
Suizidhilfe bietet fr sich betrachtet eine Hilfe zum Sterben. Haufig macht erst die Einnahme
des todlichen Medikaments Natrium Pentobarbital die sterbewillige zu einer sterbenden Per-

Tolmein, Oliver, Keiner stirbt fir sich allein. Sterbehilfe, Pflegenotstand und das Recht auf Selbstbestimmung,
Gltersloh 2006, 7.

2



son. Auch Sterbende kénnen — wie gesagt — Suizidhilfe in Anspruch nehmen. Entscheidend
ist, dass die Inanspruchnahme von Suizidhilfe prinzipiell den Sterbeprozess nicht voraus-
setzt, sondern haufig erst in Gang setzt.

Damit sind bereits wichtige Weichenstellungen fir eine Antwort auf die Frage gelegt, welche
Entscheidungen «um das Sterben herum» auf dem Spiel stehen. Die Sterbebegleitung boomt
unter dem Titel <Palliative Care» seit einigen Jahren auch in der Schweiz. Sie geht zuriick auf
die, in den 1960er Jahren von Cicely Saunders in England angestossene Hospizbewegung,
die sich dezidiert medizinkritisch um eine schmerztherapeutische, den ganzen Menschen
umfassende und sozial integrierte Begleitung von Sterbenden bemuhte. Entgegen einem —
auch in der Schweiz — verbreitetem Irrtum, ist Palliative Care keine medizinische Disziplin,
sondern zuerst ein medizinkritischer, multiperspektivischer und interdisziplindrer Ansatz.
Deshalb macht es Sinn, Palliative Care resp. Sterbebegleitung von medizinischer Sterbehilfe
zu unterscheiden, ohne zu iibersehen, dass es vielfaltige Ubergéange gibt.

Obwohl hochumstritten, hilft es fiir eine erste Orientierung, zwischen verschiedenen Hand-
lungsebenen bei der Sterbehilfe zu unterscheiden. Ein einfaches Unterscheidungsinstrument
bildet die Frage: Was wird mit einer Handlung beabsichtigt? Am eindeutigsten ist die Antwort
bei der aktiven Sterbehilfe, umgangssprachlich auch als «T6tung auf Verlangen> bezeichnet.
Sie zielt einzig und allein darauf, den Tod der Patientin oder des Patienten herbeizufuhren.
Sie erfullt alle Bedingungen eines Tétungsdelikts und ist deshalb verboten.

Indirekte Sterbehilfe beabsichtigt dagegen nicht den Tod der Person, nimmt diesen aber als
Handlungsfolge in Kauf. Wenn eine lebenserhaltende Massnahme abgebrochen oder nicht
mehr begonnen wird, weil sie nicht aussichtsreich, unzumutbar belastend erscheint oder
schlicht die betroffene Person ihre Zustimmung dazu verweigert (etwa zur Fortsetzung einer
Hamodialyse), dann fuhrt dieser Entscheid mittelbar zu ihrem Tod. Der Behandlungsabbruch
oder -verzicht erfolgt aber nicht mit der Absicht, die Person zu téten, sondern ihr weiteres
Leiden zu ersparen, ein sinnloses Verlangern des Sterbens zu vermeiden oder dem Patien-
tenwunsch zu entsprechen. Entscheidend sind hier also die Motive und Absichten, warum
etwas nicht mehr getan, sondern unterlassen wird.

Passive Sterbehilfe ist mit der indirekten Sterbehilfe vergleichbar, weil auch hier der be-
schleunigte Tod als Folge des Handelns in Kauf genommen wird, aber ebenso nicht inten-
diert ist. Bei der passiven Sterbehilfe geht es allerdings nicht um das Unterlassen einer
Handlung, sondern um ein aktives Tun, in der Regel, um Schmerzen, Angstzustande oder
Unruhe zu bekampfen bzw. zu lindern. Dafur werden bewusst Wirkungen in Kauf genom-
men, die den Todeseintritt beschleunigen kénnen (sogenannte «Doppelwirkungen»). Auch
hier gilt wieder: Die Wirkung — das u.U. beschleunigte Sterben — ist nicht beabsichtigt, wird
aber als <Nebenwirkung> hingenommen. Naturlich stellen sich hier ethische Fragen, allen
voran: Darf das Leben der Patientin oder des Patienten durch eine Behandlung oder einen
Behandlungsabbruch resp. -verzicht bewusst riskiert oder gefahrdet werden? Auch wenn der
Tod nicht intendiert ist, wissen schliesslich alle Beteiligten, dass er mit mehr oder weniger
grosser Wahrscheinlichkeit die Folge sein wird.

Ich mochte darauf aber nicht eingehen, sondern grundsatzlicher fragen: Warum ist das Ster-
ben Uberhaupt ein ethisches Problem? Die medizinischen Moglichkeiten der Lebenserhal-

3



tung werfen fur sich genommen keine moralischen Fragen auf. Spannend wird es erst, wenn
Entscheidungen Uber Leben und Tod getroffen werden mussen. Obwohl solche Situationen
zumeist in medizinischen Zusammenhéngen begegnen, werfen sie im Kern nicht medizini-
sche, sondern ethische Fragen auf: Was soll getan und was darf unterlassen werden? Wel-
che Pflichten haben wir gegentber wem und auf welche Freiheiten kénnen wir uns in unse-
ren Entscheidungen berufen? Bei diesen und vielen weiteren Fragen geht es im Kern um die
Bestimmung der Reichweite menschlicher Freiheit.

lI. Das Recht auf Selbstbestimmung

Die Ideale von Freiheit und Selbstbestimmung pragen unser Verstédndnis vom Menschen und
der Gesellschaft. Die Forderungen nach einem <Recht auf ein selbstbestimmtes Sterben
oder <einen selbstbestimmten Tod» tauchten bis vor kurzem allenfalls in literarischen oder
philosophischen Werken auf, nicht aber in politischen und 6ffentlichen Debatten. Der Gedan-
ke personaler Selbstbestimmung ist freilich viel alter. Niemand hat die Idee vom autonomen
Menschen besser auf den Punkt gebracht als der Philosoph Immanuel Kant. Ich erinnere nur
an die bekannte Passage aus seiner Preisschrift <Beantwortung der Frage: Was ist Aufkla-
rung?> aus dem Jahr 1784:

«Aufklarung ist der Ausgang des Menschen aus seiner selbst verschuldeten Unmindigkeit.
Unmdindigkeit ist das Unvermdgen, sich seines Verstandes ohne Leitung eines anderen zu
bedienen. [...] Sapere aude! Habe Mut dich deines eigenen Verstandes zu bedienen! ist also
der Wahlspruch der Aufkl.’s‘trung.»5

In diesen Satzen steckt sozusagen der ganze Konstruktionsplan unseres modernen Men-
schenbildes, Rechts- und Gesellschaftsverstandnisses, das wir vor lauter Selbstverstand-
lichkeit gar nicht mehr bemerken. Kants Aufforderung zum Selbst-Denken ist kein Pladoyer
fur Theorie und Wissenschaft. Vielmehr geht es ihm um die «Pflicht» eines jeden Menschen,
sich selbst praktisch — d.h. in seinem Handeln — zu bestimmen. Im Handeln soll der Mensch
nur den selbst gesetzten Regeln folgen. Das entspricht seinem Vermdgen zur Autonomie. In
dem Wort <Autonomie> stecken die beiden griechischen Ausdriicke autos und nomos: autos
= selbst, nomos = Norm, Gesetz oder Regel, zusammengesetzt also: Selbstregelung oder
besser: Selbstgesetzgebung. Der Aufklarungsphilosophie ging es um die Befreiung von der
inneren Fremdbestimmung (Heteronomie; heteros = fremd + nomos) in moralischen, weltan-
schaulichen und religidsen Angelegenheiten. Diese Revolution der Denkweise bildete histo-
risch die Voraussetzung fur die Befreiung von politischer Bevormundung und Herrschaft und
viel spater fur den Siegeszug der Menschenrechte und des demokratischen Rechtsstaates.

Mit dem Autonomiebegriff ist aber noch ein weiterer — fir unseren Zusammenhang — wichti-
ger Gedanke verbunden: Selbst nach eigenen Regeln zu urteilen und zu entscheiden macht
unter dem Strich jeden Menschen zu einem Ethikfachmann bzw. einer Ethikfachfrau — nicht
nur in Fragen des Lebens, sondern auch des Sterbens. Die Garantie der menschlichen Frei-
heit, wie sie in den Menschenrechten und in der Bundesverfassung festgeschrieben ist,
schiitzt also nicht nur vor handgreiflichen und moralischen Ubergriffen, sondern verpflichtet

5
Immanuel Kant, Beantwortung der Frage: Was ist Aufklarung?, in: ders., Werke, Ed. Weischedel, Bd. VI,

Darmstadt 1983, A 482.
4



jeden Menschen darauf, die moralischen Hausaufgaben selbst zu erledigen. Die Rechte, die
wir haben, verpflichten uns — nicht nur gegeniiber anderen, sondern zuerst und vor allem
gegeniber uns selbst.

In der Medizin sind diese Grundséatze langst zum Allgemeingut geworden. Zur lllustration
lediglich zwei kurze Zitate: «The autonomy of persons to make decisions, while taking re-
sponsibility for those decisions and respecting the autonomy of others, is to be respected.»6
Und: «Jeder Patient hat das Recht auf Selbstbestimmung. Die friihzeitige, umfassende und
verstandliche Aufklarung des Patienten oder seiner Vertreter Uber die medizinische Situation
ist Voraussetzung fir die Willensbildung und Entscheidfindung.»7 Die biomedizinischen Au-
tonomie- und informed consent-Prinzipien verlangen, dass jede Patientin und jeder Patient —
sofern moglich — nach sorgfaltiger Information und Beratung einer medizinischen Massnah-
me zustimmen muss, bevor diese durchgefihrt werden darf. In Patientenverfliigungen be-
kundet eine Person verbindlich ihren Willen beziiglich bestimmter, zukinftig eintretender
Krankheitssituationen. Beide Verfahren sind Ausdruck der Aufwertung der Selbstbestim-
mung, Entscheidungssouveranitat und Eigenverantwortung von Patientinnen und Patienten.
Im liberalen Verfassungsstaat hat sich — ziemlich Uberall — jener Grundsatz durchgesetzt,
den der Philosoph Hans Saner treffend zusammenfasst:

«Kein Dritter kann mich zum Weiterleben verpflichten, wenn ich sterben méchte, und kein
Dritter hat ein Recht, mich zu téten, wenn ich am Leben bleiben mt')chte.»8

Aber ist damit schon alles gesagt? Liegt es nur an dem Willen der Person selbst, was sie tut
oder unterlasst? Die Sichtweise ist offensichtlich zu eng, denn sie fokussiert nur auf das ein-
zelne Individuum und nicht auf die engere und weitere Lebenswelt, in der jede und jeder ein-
zelne eingebettet ist und sich immer schon vorfindet. Gesetze regeln nicht nur das Zusam-
menleben, sondern schreiben auch wechselseitige Pflichten und Verantwortlichkeiten fest.
Der Pflicht, das menschliche Leben zu schiitzen, kommt dabei eine besondere Bedeutung
zu, vor allem dann, wenn ein Mensch nicht in der Lage ist, flr sich selbst angemessen Sorge
zu tragen. Dahinter steckt das Motiv einer stellvertretenden Verantwortungsiibernahme, wie
sie in Eltern-Kind-Beziehungen urspriinglich angelegt ist. Die ethische Frage lautet: Wie weit
reicht personliche Freiheit und wann kollidiert sie mit der Freiheit und den Pflichten der Ande-
ren?

Ich méchte mich dieser Frage zunadchst aus umgekehrter Richtung annahern, indem ich fra-
ge, welche Kriterien erfillt sein missen, damit solche stellvertretende Verantwortung ausge-
schlossen werden kann. Also: Wie muss eine Entscheidung tber Leben und Tod aussehen,
damit sie als eigene Entscheidung anerkannt werden kann? Erste Anhaltspunkte liefert ein
Blick ins Strafgesetzbuch. Der in den vergangen Jahren zu einer Bekanntheit gelangte Art.
115 StGB lautet: «Wer aus selbstsiichtigen Beweggriinden jemanden zum Selbstmorde ver-
leitet oder ihm dazu Hilfe leistet, wird, wenn der Selbstmord ausgeftihrt oder versucht wurde,
mit Freiheitsstrafe bis zu finf Jahren oder Geldstrafe bestraft.»

UNESCO, Universal Declaration on Bioethics and Human Rights (2005), Art. 5.

SAMW, Betreuung von Patientinnen und Patienten am Lebensende. Medizinisch-ethische Richtlinien der
SAMW, Basel 2004, 3.
Hans Saner, Gibt es eine Freiheit zum Tode?, in: Pascal Mdsli/Hans-Balz Peter (Hg.), Suizid ...? Aus dem
Schatten eines Tabus, Zurich 2003, 57-62 (61).

5



Das Gesetz, auf das sich die organisierte Suizidhilfe in der Schweiz beruft, bendétigt eine Ge-
brauchsanweisung, um verstanden zu werden. Vor allem geht es um die Voraussetzungen,
die erflllt sein missen, damit die Handlungen, um die es dort geht, nicht unversehens zu
Totungshandlungen im Sinne der Art. 111ff. StGB werden. Wann befindet man sich auf dem
sicheren Boden der Straflosigkeit? Die entscheidenden Bedingungen dafir sind: Die suizid-
willige Person muss das Geschehen sozusagen <in den Handen halten>: Die Handlung griin-
det in ihrem Vorsatz, die Handlungsabsicht und -ausfihrung erfolgen freiwillig und die Per-
son ist selbst Taterin der Suizidhandlung. Interessant sind die vierte und flnfte Vorausset-
zung, die die Kantische Forderung aufnehmen: Selbst-Denken — das meint hier: Die Person
weiss, was sie tut und ist in der Lage, die Tragweite und Folgen der beabsichtigten Tat zu
Uberblicken. Es reicht also nicht aus, dass jemand etwas will, sondern das Wollen ist durch-
aus voraussetzungsvoll.

Damit ware aber lediglich die juristische Frage nach der Legalitat resp. Straffreiheit der Sui-
zidhilfe beantwortet. Weiter auf der Suche nach Kriterien fur die Entscheidungsfreiheit Uber
Leben und Tod und ihre Grenzen fihrt ein Blick in die entsprechenden Medizinisch-ethi-
schen Richtlinien der SAMW. Darin heisst es: «Die Rolle des Arztes besteht bei Patientinnen
am Lebensende darin, Symptome zu lindern und den Patienten zu begleiten. Es ist nicht
seine Aufgabe, von sich aus Suizidbeihilfe anzubieten, sondern er ist im Gegenteil dazu ver-
pflichtet, allfalligen Suizidwiinschen zugrunde liegende Leiden nach Mdglichkeit zu lindern.
[...] Auf der einen Seite ist die Beihilfe zum Suizid nicht Teil der arztlichen Tatigkeit, weil sie
den Zielen der Medizin widerspricht. Auf der anderen Seite ist die Achtung des Patientenwil-
lens grundlegend fir die Arzt-Patientenbeziehung. Diese Dilemmasituation erfordert eine
personliche Gewissensentscheidung des Arztes. Die Entscheidung, im Einzelfall Beihilfe
zum Suizid zu leisten, ist als solche zu respektieren.»

Die erste Halfte des Zitats erinnert stark an ein traditionelles Medizinethos (Hippokratischer
Eid) mit dem Lebensschutz im Zentrum. Der zweite Absatz beginnt mit einer, in der Arzte-
schaft inzwischen hochumstrittenen Formulierung «Beihilfe zum Suizid [sei] nicht Teil der
arztlichen Tatigkeit, weil sie den Zielen der Medizin widerspricht». Aus ethischer Sicht kommt
hier eine uralte Argumentationsfigur ins Spiel: die Zielbestimmung des Handelns, die Frage
nach dem telos, wie es bei Aristoteles heisst. Ziel meint dabei keinen einfachen Handlungs-
zweck, sondern ein oberstes, letztes Ziel, die Griechen — auch die Mediziner unter ihnen —
nannten es eudaimonia, Glickseligkeit oder wie wir heute sagen, das angestrebte Gute, das,
was die Medizin in ihrem ganzen verzweigten Handeln stets mit im Blick haben soll.

Die Ansichten Uber ein solches <angestrebtes Gutes» in der Medizin brockeln nicht nur unter
den Arztinnen und Arzten, sondern auch in den folgenden Satzen der SAMW. Die Achtung
vor dem Patientenwillen — ein anderer Ausdruck fur den Respekt vor der Autonomie des Pa-
tienten — kann offenbar mit den Zielvorstellungen der Medizin kollidieren. Bezeichnender-
weise tut die SAMW in diesem Fall das Gleiche, was der Gesetzgeber mit Art. 115 StGB
vorgemacht hat: Beide streichen die Segel, erklaren sich fir nicht mehr zustandig und tber-
lassen die Entscheidung der handelnden Person und ihrem Gewissen. Und das ist gut so!
Denn dahinter steckt die kluge Einsicht, dass sich gewisse Fragen gegen prinzipielle Antwor-
ten strauben. Uber den Gesetzgeber hinaus, nennt die SAMW auch die Urteilsinstanz: das
personliche Gewissen — Kant hatte gesagt, der Gesetzgeber in uns selbst — also erneut die

6



Aufforderung: selbst Denken! Dieses Selbst-Denken hat eine menschenrechtliche Pointe,
wie das aufsehenerregende Bundesgerichtsurteil vom November 2006 zur Suizidhilfe ver-
deutlicht: «Zum Selbstbestimmungsrecht im Sinne von Artikel 8 EMRK gehort das Recht,
Uber Art und Zeitpunkt der Beendigung des eigenen Lebens zu entscheiden; dies zumindest,
soweit der Betroffene in der Lage ist, seinen entsprechenden Willen frei zu bilden und da-
nach zu handeln.» Also: die Folgen des Selbst-Denkens sind durch die Menschenrechte
geschutzt, sofern die Bedingungen fur das Selbst-Denken erfiillt sind.

[1l. Auf der Suche nach den Grinden. Ethische Irritationen

Die bisherigen Uberlegungen haben zu klaren versucht, warum wir Gberhaupt mit ethischen
Entscheidungen am Lebensende konfrontiert sind. Die einfache Antwort lautet: Weil wir frei
sind, Uber unser Leben zu entscheiden. Nun weiss jede und jeder aus eigener Erfahrung,
dass Freiheit — so sehr sie auch ersehnt wird — haufig zur grossen Blrde und erdriickenden
Last werden kann — besonders dann, wenn nicht klar ist, wie mit dieser Freiheit umgegangen
werden soll. «Ich kann mich doch gar nicht entscheiden, ist alles so schon bunt hier» sang
Nina Hagen nach ihrer Ausreise aus der DDR in den Westen. Heute bestatigen viele Stu-
dien, dass die bunte Welt der Freiheit immer mehr Menschen in Depression und Verzweif-
lung treibt. Woran also orientieren angesichts der Freiheiten? Gibt es Normen, an denen wir
unsere Entscheidungen am Lebensende ausrichten kdnnen? Ich méchte im Folgenden kurz
vier aussichtsreiche Kandidaten vorstellen und auf ihre Tauglichkeit prifen.

[1l.I Das «<natirliche Sterben»

Dass der Tod des Menschen etwas Natirliches ist, lasst sich als Aussage uber die biologi-
sche Gattung Mensch (noch) nicht ernsthaft bestreiten. Aber folgt daraus auch die Natdirlich-
keit des individuellen — ihres oder seines — Todes? Haufig begegnet die Rede von einem
«<naturlichen> Sterben oder Tod in Abgrenzung gegenulber lebensverlangernden medizini-
schen Interventionen einerseits und willkirlicher Lebenskiirzung andererseits. Natirlich wird
in beiden Fallen eingegriffen, aber: Was aber ware das Gegenteil davon? Worin bestiinde
die «natirliche> Alternative? «Studieren wir die Statistik: ein Teil der Menschen stirbt an Un-
fallen, ein (neuerdings gar nicht mehr so kleiner) Teil durch Suizid, ein anderer Teil stirbt an
Zivilisationskrankheiten, am Krebs oder am Herzinfarkt. Keiner stirbt an seiner Natur, jeder
Todesfall wirkt vermeidbar.»10 Wir kommen nicht darum herum: In einer technologisch-
zivilisierten Welt hat das Schicksalhafte des Lebens seine <naturliche Unschulds verloren.
Auch die Verweigerung gegeniiber zivilisatorischen Errungenschaften ist nichts Naturliches,
sondern eben bewusste Verweigerung. Wenn wir von einem natirlichen Sterben sprechen,
meinen wir nicht, uns einfach der Natur zu Uberlassen. Vielmehr verwenden wir den Aus-
druck normativ und beschreiben, wie wir uns ein solches Sterben vorstellen und welche
Handlungen ihm entsprechen sollen. Die Metapher vom natirlichen Sterben meint also nicht
die Natur, sondern erklart ein Naturverstandnis zur moralischen Norm. Das ist ganz legitim,
aber eben alles andere als naturlich.

9
o BGE vom 3. November 2006, 2A.48/2006/2A.66/2006.
Thomas H. Macho, Todesmetaphern. Zur Logik der Grenzerfahrung, Frankfurt/M. 1987, 34.



LI Wie «realitatsresistent> sind Prinzipien?

Prinzipien spielen — wie die vorangegangenen Hinweise auf das Autonomieprinzip gezeigt
haben — in unseren Ethikkonzepten eine herausragende Rolle. Wenn sie funktionieren, kann
man sich tatsachlich gut an ihnen festhalten. Die folgenden vier ethischen Prinzipien oder
Grundsatze sind allgemein bekannt:

Strikter Moralismus: Tétungsverbot richtet sich gegen jeden Akt, der gegen das eigene oder
fremdes Leben gerichtet ist

Menschenwirde: Schutz von Freiheit, Leib und Leben jeder Person. Fremdtétungsverbot,
weil das Leben die Bedingung der Mdglichkeit darstellt, sich zu dem Gebot zu verhalten
Liberale Haltung: Der Entschluss zur Selbsttétung ist als Ausdruck seines Rechts auf Selbst-
bestimmung zu achten und gegebenenfalls zu unterstitzen

N&chstenliebeethos: Schutz des Lebens und Anerkennung, Respekt und Firsorge als Hand-
lungsmassstab.

Wenn Prinzipien im Spiel sind, wird normalerweise ein entscheidungsfahiges Subjekt vo-
rausgesetzt, das in der Lage ist, dieses oder jenes Prinzip zu wahlen und auf die eigene Ent-
scheidungssituation anzuwenden. Sind diese Voraussetzungen nicht oder nicht mehr gege-
ben, werden sie bedeutungslos. Ausserdem sind solche Grundsatze so allgemein formuliert,
dass sie kaum Alltagstauglichkeit besitzen. Man kann flr das Tétungsverbot sein, die Men-
schenrechte achten, eine liberale Grundhaltung pflegen und eine grosse Empathiefahigkeit
besitzen und dennoch bei konkreten Entscheidungen um Leben und Tod zu véllig verschie-
denen Ergebnissen kommen, ohne mit einer dieser Fundamentalnormen in Konflikt zu gera-
ten. So wird verstandlich, warum die SAMW oben die konkrete Entscheidung an das Gewis-
sen der Arztin bzw. des Arztes delegiert hat.

L1 Mit-Leid-Fallen

Gegen Leiden sind Argumente machtlos oder werden zynisch. Trotzdem solle Nachfragen
erlaubt sein. Drei Fragen:

Ist es erlaubt, aufgrund des eigenen Leidens sich selbst zu toten?

Ist es erlaubt, aufgrund des eigenen Leidens jemand anderen zu téten?

Ist es erlaubt, aufgrund des Mitleidens mit dem Leiden einer anderen Person diese zu t6-
11

ten?

Es geht darin um die Beziehung zwischen der Wahrnehmung eines eigenen oder fremden
Leidens und einer daraus folgenden Totungshandlung. Spielt das Leiden eine Rolle fir die
Beantwortung der Frage, ob Toten erlaubt ist oder nicht? Kann also ein Leiden ein Téten
moralisch begriinden oder rechtfertigen? Konnen wir moralisch etwa so argumentieren:
Wenn du leidest, dann darfst du dich selbst téten? Oder: Wenn dir eine Person bestimmte
Leiden zufugt, dann darfst du sie toten? Oder: Wenn du mit einer Person mitleidest, dann
darfst du sie téten? Sicherlich wirde niemand einer dieser Pauschalantworten ohne weiteres
zustimmen. Mitmenschliche Empathie und Sympathie richten sich grundsétzlich und zuerst
gegen das Leiden und gegen den Tod. Dass der Tod als Erlésung von einem Leiden be-

11
Dietmar Mieth, Toéten gegen Leiden?, in: Klaus Biesenbach (Hg.), Die Zehn Gebote. Eine Kunst-ausstellung

des Deutschen Hygiene-Museums, Ostfildern-Ruit 2004, 162—-166 (162).
8



trachtet wird, stellt allenfalls einen Grenzfall dar, nicht aber eine Regel oder Norm. Und
selbst im Hinblick auf solche Grenzfélle entpuppt sich eine Haltung, die im Anblick des Lei-
dens ein humanes Sterben einfordert haufig als inkonsequent.

Denken wir an Menschen, denen aufgrund ihrer Krankheit oder Behinderung in besonderer
Weise unser Mitleid gilt: Menschen, die vollstandig hilflos sind, bei denen jeder Handgriff,
den sie machen wollen, notwendig der Handgriff einer anderen Person ist. Menschen, die
wissen — sofern sie Uberhaupt wahrnehmen und wissen kdnnen —, dass lebenslanglich zur
Bewegungslosigkeit verdammt sind. Wenn wir Leiden als einen Grund akzeptieren, um ein
Leben beenden zu dirfen, dann doch am ehesten und mit der grossten Berechtigung im An-
gesicht solcher ausweglosen Lebenslagen. Diese Menschen hatten aber keine Chance auf
Suizidbeihilfe, weil sie eine grundlegende rechtliche Bedingung nicht erflllen: Sie kénnen die
Suizidhandlung nicht selbst ausfuhren. Paradoxerweise ist Suizidhilfe genau dann verboten,
wenn ein Leiden zu weit fortgeschritten ist. Das ist — um Missverstandnisse zu vermeiden —
kein Votum fir aktive Sterbehilfe oder eine weitere Liberalisierung der Suizidhilfe. Es ging
nur darum zu zeigen, wie briichig und inkonsequent das verbreitete Argument von der Uner-
traglichkeit des Leidens dasteht.

1.1V Wie frei ist der «freie Wille>?

Im Zentrum der ethischen Diskussion um Sterbehilfe und Suizidhilfe steht die Betonung der
freien Willensentscheidung als conditio sine qua non und als Ausdruck individueller Selbst-
bestimmung. Aber: Wie frei sind eigentlich Menschen, die aus «reiem Entschluss ihr Leben
beenden wollen? Die Frage gilt in der Schweiz als political incorrect und bleibt eigenartig
unterbelichtet, obwohl sie so alt ist, wie das menschliche Nachdenken Uber den Menschen
selbst. Aristoteles hat das Problem an einem Beispiel verdeutlicht: Handelt ein Kapitéan, der
in einem schweren Seesturm Teile seiner Ladung Uber Bord wirft, freiwillig? Der antike Phi-
losoph antwortet darauf: «Denn im allgemeinen wirft niemand freiwillig Wertgegenstande
weg, dagegen tun es alle Verstandigen, wenn ihre eigene Rettung und die anderer auf dem
Spiele steht.»12 Deshalb sei es, so Aristoteles, wichtig, die Umstande zu bertcksichtigen,
unter denen eine Entscheidung getroffen wird.

Ubertragen auf unser Thema werden Sterbe- oder Suizidhilfe zwar moglicherweise aus
freien Sticken, aber nicht freiwillig gewdahlt. Erst die konkrete Situation, unertragliche
Schmerzen oder die Perspektivlosigkeit des eigenen Lebens, machen die prinzipiell unfrei-
willige Handlung zu einer im konkreten Einzelfall «freiwilligen Entscheidung». Freiwillig ist sie
aber nur insofern, als zwei Alternativen — Tod oder leidvolles Leben — zur Wahl stehen. <Un-
frei> ist sie jedoch im Hinblick darauf, dass die Situation selbst nicht in der Entscheidungs-
macht der betroffenen Person liegt. Mit dem amerikanischen Philosophen Harry Frankfurt
kann zwischen Wuinschen erster und zweiter Ordnung unterschieden Werden.13 Zwar hat
eine leidende Person den Wunsch erster Ordnung, diesem Leiden ein Ende zu setzen. Aber
es kann unmdéglich ihr Wunsch zweiter Ordnung sein, diesen ersten Wunsch auch zu haben.
Niemand wunscht sich eine ausweglose Lebenssituation herbei. Frankfurt will zeigen, dass

12
. Aristoteles, Die Nikomachische Ethik, Zirich, Minchen 1967, Buch Il 1, 1110a8ff.

Harry G. Frankfurt, Willensfreiheit und der Begriff der Person, in: ders., Freiheit und Selbstbestimmung, Berlin
2001, 65-83.

9



wir unsere Winsche einer bewertenden Beurteilung unterziehen kénnen. Diese Differenz
wird in der Suizidhilfediskussion fast vollstandig, in der Sterbehilfedebatte zu haufig unter-
schlagen.

IV. Sterben zwischen Angewiesensein und Freiheit

Die Diskussionen um Sterbehilfe und Suizidhilfe leiden an einer anthropologischen Unterbe-
stimmung aufgrund einer Uberschatzung der individuellen Selbstbestimmung. Die britische
Philosophin Onora O’Neill hat einmal bemerkt, Relativismus schade immer der Position der
Schwaécheren. Das gilt auch fur eine Liberalitdt der Beliebigkeiten, die im Grunde nur das
souverane Subjekt im Blick hat. Das Freiheitsideal wird unter nicht idealen Realitatsbedin-
gungen schnell zu einer Zwangsjacke. Es lasst aus dem Blick geraten, was eigentlich zum
Selbstverstandlichsten des Lebens gehort. In diesem Sinne hat der Psychiater Klaus Dorner
bemerkt: «Denn da die Menschen in der Regel nicht isoliert, sondern in ihrer Lebenswelt in
Beziehungen leben, oft genug auch heteronom, abhéngig und fremdbestimmt, was mit der
Geburt anfangt, wahrend des Erwachsenenlebens in Zeiten von Krankheit, Behinderung und
Not immer wieder auftritt, um sich im Sterben wieder zu intensivieren, kann das Medien-
Menschenbild der permanenten Steigerbarkeit von Autonomie schlechterdings nicht die gan-
ze Wabhrheit sein, muss daher gegen den Strich geburstet Werden.»14 Gerne wirde ich dieser
Aufforderung nachkommen, aber meine Zeit ist um. Deshalb nur zwei abschliessende Be-
merkungen.

1. Zu denken geben sollten die Motive, warum sich Menschen in der Schweiz fur Suizidhilfe
entscheiden. Die am haufigsten genannten Griinde betreffen direkt oder indirekt den dro-
henden Verlust eigener Handlungssouveranitat und die Angst vor Abhangigkeit von anderen.
Darlber sollten wir allein deshalb stolpern, weil wir immerhin zu den Weiterlebenden geho-
ren, denen sich die Sterbewilligen offenbar nicht mehr anzuvertrauen wollen.

2. Der amerikanische Philosoph Michael Sandel hat in seinem brillianten Essay Against Per-
fection unser aktivistisches Menschenbild dekonstruiert, das nicht nur allein auf die eigenen
Fahigkeiten setzt, sondern daruber hinaus diese auch als ausschliesslich eigene Leistungen
verbucht. Die Angst vor dem Souveranitatsverlust wird provoziert durch ein Denken, dass
dem «einseitigen Triumph der Absichtlichkeit ber das Geschenktsein, der Dominanz Uber
die Ehrfurcht, dlem] Formen[] Gber das Betrachten» geschuldet ist. Eine solche Anthropo-
logie miindet zwangslaufig in die Aktivitatsfalle: Wir sind das, was wir aus uns machen.

Die Ausgangsfrage Wer darf sterben?> muss nicht weiter beunruhigen. Denn eines ist si-
cher, irgendwann ist jede und jeder dran. Brisanter dagegen erscheint die Frage, wie wir
sterben wollen. Neben allen individuellen Vorlieben, I&sst sich immerhin allgemein prognosti-
zieren: Solange wir unter dem Druck stehen, das Leben zu machen, bleibt uns gar nichts
anderes Ubrig, als auch das Sterben zu machen. Allein der Gedanke, wir kdnnten das Ster-
ben vielleicht auch lassen, er6ffnet bereits eine in jeder Hinsicht befreiende Alternative.

14
Klaus Ddrner, Autonomie am Lebensende, in: Erich Loewy (Hg.), Selbstbestimmtes Leben, Aufklarung und

Kritik, Sonderheft 11/2006, 89-94 (89).

Michael J. Sandel, Pladoyer gegen die Perfektion. Ethik im Zeitalter der genetischen Technik. Mit einem Vor-
wort von Jirgen Habermas, Berlin 2008, 107.

15

10



